# ערב ראש השנה

# Reviewed by Rav Moshe Heinemann שליטייא

Written by Shalom Aryeh Greenfield

#### **Contents**

| התרת נדרים                                                         | ห    |
|--------------------------------------------------------------------|------|
| ברכת הבנים:                                                        | ב    |
| Giving blood:                                                      | د    |
| : טבילה:                                                           | ב    |
| Lighting candles:                                                  | λ    |
| Not making early יום טוב::יום טוב:                                 |      |
|                                                                    |      |
| of blowing the שופר that may be of particular relevance this year: |      |
| Practicing שופר:                                                   |      |
| בידוש:                                                             |      |
| Davening not in Shul:                                              |      |
| Davening at home:                                                  |      |
|                                                                    |      |
| Which parts of davening are most important: ברכת כהנים             |      |
|                                                                    |      |
|                                                                    |      |
| Bowing down during davening:                                       |      |
| Omitting פיוטים::                                                  | ۰ λ> |

התרת נדרים: We are נוהג for every man above 13 years old $^1$  to be מתיר מתיר מתיר מתיר מתיר מתיר מתיר.

רך שמעתי מו״ר הרב משה היינעמאן שליט״א שאפילו מופלא סמוך לאיש אינו צריך להתיר. ועי׳ ריטב״א נדה מו: ד״ה מר סבר ובמל״מ פי ייז מהלי מאכ״א הלי כ״ז.

- Qualifications of a דיינים for התרת נדרים should be at least a year or two older than <sup>2</sup>ברטה, understand the difference between a חרטה, and understand a דיינים when explained to them<sup>4</sup>. The דיינים may be related to each other and to the person who wants to be מתיר נדר.
- Having a שליח go to the דיינים: A person who wants דיינים must go to the דיינים. It does not work to ask through a שליח. The only exception is for a husband on behalf of his wife<sup>7</sup>. As such, some are שמעו נא before<sup>8</sup> saying שמעו נא before<sup>8</sup> saying נוהג before<sup>8</sup> saying שמעו נא to also be נוהג מתיר מחים מתיר to also be דיינם מומחים that his wife may have<sup>9</sup>. The "הכל מותרים לכם, הכל מותרים לכם, הכל מותרים לכם, הכל מותרים לכם, הכל מותרים לכם.
  - ס התרת נדרים does not work remotely; The person being מתיר נדר must be close enough for the דיינים to hear him 10.
- **The paragraph said by the דיינים:** At the beginning of the paragraph they say בּךְ יִּהְיוּ without the word בַּךְ יִּהְיוּ he בַּרְיִם still works בּרְיִם did say the word מִתָּרִים still works.

ברכת הבנים: Some are ערב ראש to give their children a ברכה on ערב ראש השנה. They say the of  $^{13}$  ברכות ברכות ברכות in person, the parent may give the ברכה ברכה remotely $^{14}$ . If the child is able to come, he should $^{15}$ .

**Giving blood:** One may donate blood or be tested for antibodies on ערב ראש השנה. This is unlike ערב פסח, ערב פסח, ערב שבועות when one may not do so  $^{16}$ .

טבילה: Some are נוהג for men over  $^{17}$  בר מצוה to be טובל on טובל השנה ראש השנה.

• One may not be טובל at the same time as his father, step father, father-in-law, wife's brother, or his sister's husband<sup>19</sup>.

ערב ראש חשנה כייח אלול תשייב (אוש השנה אושר ערב ראש אושר אווים אוו

פתחי תשובה יוייד סיי רכייח סייק בי $^2$ 

נדר שם שייך אי ושייך שם שייק גי is when one finds it difficult to keep his נדר because of a reason which he had not anticipated. A חרטה is when one had anticipated the difficulty, but thought that he would nonetheless be able to keep his דר but now realizes that it is too hard.  $^3$ 

שוייע יוייד סיי רכייח סעיף אי $^4$ 

שוייע יוייד סיי רכייח סעיף גי $^5$ 

 $<sup>^{\</sup>circ}$ שוייע יוייד סיי רכייח סעיף טייז $^{6}$ 

This is specifically to דיינים who are already gathered שויע יויד סיי רלייד סעיף נייו $^7$ 

He can also ask after saying the paragraph of שמעו נא דיינם מומחים $^8$ 

שמעתי ממוייר הרב משה היינעמאו שליטייא שכו נהגו בלייקווד כשהיה בימי הרב אהרן קוטלר זצייל $^{9}$ 

עיי שוייע יוייד סיי רכייח סעיף טייז <sup>10</sup>

<sup>,</sup> היינעמאן שליטייא שכן נהגו ממוייר הרב משה היינעמאן שליטייא שכן נהגו  $^{12}$ 

 $<sup>\</sup>dot{n}$ אלף המגן סיי תרייט סייק זי

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>כך שמעתי ממו״ר הרב משה היינעמאן שליט״א כמו שמצינו שהכהנים מברכין לעם שבשדות שאנוסין ואינם יכולים לבא (שו״ע או״ח סיי הכ״ח סעיף כ״ד)

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>כך שמעתי ממו״ר הרב משה היינעמאן שליט״א כמו שמצינו בכל התורה שהיה המתברך לפני המברך כגון ויחי מ״ט :ח׳ - ״קחם נא אלי ואברכם״. וע״ע באלף המגן סי׳ תרי״ט ס״ק ד׳ בשם ספרי הקדש.

כד שמעתי מוייר הרב משה היינעמאן שליטייא ועיי שוייע אוייח סיי תסייח סעיף יי $^{16}$ 

רמייא אוייח סיי תקפייא סעיף די ומטה אפרים סיי תקפייא סעיף נייג $^{18}$ 

• One who is מוהג to go to the מקוה every year on ערב ראש השנה but feels that this year it is a סכנה for him to go does not need to go. If he wants to instead do הטלת תשעה he can have someone pour a bucket of at least three and a half gallons of water on him.

#### **Lighting candles:**

- שבת יום טוב: If the first day of שבת וא יום אבת, a woman lights candles on ערב יום טוב before lighting the ברכות before lighting the candles. If the first day is שבת she lights before saying the ברכות.

  The woman first says the שבת of ברכה ברכה לְּבָּדְלִיק גֵר שֶׁל (שַּׁבָּת ושֶׁל) יוֹם טוֹב of ברכה פֿיים פֿיים פֿיים פֿיים יוֹב for herself. If a man is lighting, he waits to be יוצא even if she will not be saying his own קידוש.
  - o שֶּהֶחֶיִינוּ When saying שֶּהֶחֶיִינוּ on the second night, the woman should wear a new article of clothing or look at a new fruit<sup>22</sup>.
- Yom Tov candle: Some light a 26 hour candle to have a flame available on יום טוב.

  They use this flame to light the צאת הכוכבים after צאת הכוכבים on the second night of מנהג on the second night of אים טוב. This is not a מנהג, just a practicality. If one has a flame available on his stove, this is not necessary.
- **Not making early יום טוב**: We are נוהג not to make early ראש השנה for אים טוב as we do not want to bring the יום טוב early<sup>23</sup>. We are also נוהג not to make early יום טוב for the second day of ראש השנה even if the first day of שבת is not <sup>24</sup>.

רמייא אבן העזר סיי כייג סעיף וי עם הנושא כלים ועיי רמייא יוייד סיי רמייב סעיף טייז <sup>19</sup>

מייב סיי תקפייא סייק כייו $^{20}$ 

כך שמעתי ממוייר הרב משה היינעמאן שליטייא שכן נהגו $^{21}$ 

יג סעיף גי רכייה טעיף גי <sup>22</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>כך שמעתי ממו״ר הרב משה היינעמאן שליט״א. וביאר דאע״ג שכבר קבלנו את היו״ט משקיעת החמה או קודם לכן, ב״ד של מעלה אינו יושב בדין עד שב״ד של מטה יושב בדין. וישיבת הדין של מטה לא הוי עד שמתפללים. ועיין ת׳ מהרי״ל סי ל״ג י״...שלא יוסיפו מחול על הקדש בהאי יו״ט משום דיומא דדינא הוא, וכמדומה שכן הורה ... ועל טעם זה תמהתי דהא כבר קדשוהו בתפילה? ושמא כוי״ ועי׳ מ״א סי׳ תקפ״א סקייי שחולק על זה. ועי׳ בסי ישראל והזמנים סי׳ ני׳א אות א׳ שהאריך בזה.

לבוש ססיי תפייח שחוששים שמא יעשה מלאכה ליום שני קודם הלילה וכן במטה אפרים סיי תקצייט סעיף בי $^{24}$ 

# Listening to the שופר and its הזברבות

## Reviewed by Rav Moshe Heinemann שליטייא

Written by Shalom Aryeh Greenfield

#### Time of תקיעת שופר:

- Ideally one should hear the שופר blown during davening<sup>25</sup> as is done in Shul with מוסף before, during and after מוסף.
- If one can't hear שופר blown during davening he only needs to hear 30 קולות. The **ideal time** to hear the קולות is between מוסף.
- **To be יוצא the יוצא:** It is preferable that the שופר be blown after the third hour of the day<sup>29</sup>. If one cannot arrange for שופר after that time, he may listen to שופר at any point between עלות (sunrise) and שקיעה (sunset)<sup>30</sup>. If one hears the עלות before אופר (dawn) or after את הכוכבים (nightfall), he is not יוצא.

#### שופר on the ברכות:

- Holding the שופר One holds the שופר when making the ברכה on it 32.
- Covering the שופר One keeps the שופר covered while saying the ברכות on the שופר.
  - o We also keep the שופר covered between each series<sup>34</sup> of blowing<sup>35</sup>.
- **Standing**: One stands when making the ברכות and blowing the שופר. He is careful not to lean on something in a way that he would fall were it to be removed<sup>36</sup>.
- At the תוךע : The תוךע stands in the place where the תורה is read 37.

#### for one who came to Shul after the שופר on שופר were made:

• One who comes to Shul after the ברכות were said<sup>38</sup> should say the ברכות himself before the בעל תוקע blows<sup>39</sup>.

מייב סיי תקפייח סייק בי <sup>25</sup>

The first sets are blown just before davening מוסף. They are known as תקיעות דמיושב. (See מתקפ״ה ס״ק בי & ר״ה טז. (See מוסף. The next sets are blown during אורת הש״ץ מוסף. Those are known as תקיעות מייב סי תקיעות. Those are known as מוהג also during the silent שמונה עשרה. Additional sets are blown after חזרת הש״ץ מייב סי תק״צ ס״ק ל״ה). תקיעות שאחר התפילה cimply known as מוסף.

מייב סיי תקפייח מייק בי In Baltimore this year תשפייא this is at 9:56.  $^{29}$ 

In Baltimore this year this is at approximately 7:45 שוייע אוייח סיי תקפייח סעיי איי 7:45 "שוייע אוייח סיי מפייח סעיי איי

מקע הייל סיי תקפייח דייה ואם תקע<sup>31</sup>

<sup>.</sup> סידור יעבייץ <sup>32</sup>

באר היטב אוייח סיי תקצייג סייק גי בשם הבייח <sup>33</sup>

i.e. after blowing prior to שמונה עשרה, after blowing for זכרונות, after blowing for מלכיות מלכיות and after blowing for שופרות.  $^{34}$  אבני נזר אוייח סיי תלייא ומטה אפרים סי תקפייה סעיף גי

מייב סיי תקפייה סייק בי <sup>36</sup>

רמייא סיי תקפייה סעיף אי. והמייב שם סייק גי נתן טעם כדי שזכות התורה יגן עלינו <sup>37</sup>

#### ברכות when changing שופרות:

If one changed שופרות he sometimes needs to make the על תקיעת שופר of ברכה blowing the replacement שופר:

- If the replacement בעל תוקע was on the בעל תוקע, or if the first בעל תוקע had already blown the בעל מופר for at least one בבא (set) with the original שופר: he does not make a new ברכה
- If the replacement שופר had not been in front of him during the ברכות and the had not blown at least one בעל תוקע: he must make a new שופר of לשמוע קול שופר <sup>42</sup>.

#### ברכות when changing ברכות:

- If the new בעל תוקע <u>was</u> present for the ברכות: Even if the person who made the did not emit any אופר from the חופר, the new בעל תוקע can rely on his ברכות
- If the new בעל תוקע was <u>not</u> present for the ברכות: If the new בעל תוקע already said since he blew earlier that day, he does not repeat any ברכות. If he did not yet hear or say the ברכות, he should say both ברכות quietly before he blows<sup>44</sup>.

#### ברכות when the בעל תוקע was already יוצא the שופר of שופר:

- If blowing for **at least one man** who was not yet מנהג is for the בעל תוקע is for the בעל תוקע to make the  $^{45}$ .
- If blowing **only for women** who were not yet בעל תוקע does not say the ברכות does not say the ברכות for them<sup>46</sup>. For אשכנזים for everyone or each woman says them for herself<sup>47</sup>. For ספרדים, women do not make the ברכות at all<sup>48</sup>.

For example, a woman may come at the end of מוסף מוסף and want to listen to the שופר right after חזרת, a man may have been in the bathroom when the ברכות said the ברכות or someone may be too far away to hear the ברכות but can clearly hear the sounds of the שופר.

עיי מייב סיי תקפייה סייק יייא <sup>39</sup>

It is good to have a second שופר on the בימה when the בעל תוקע makes the ברכה. $^{40}$ 

מייב סיי תקפייה סייק יייח

מייב סיי תקפייה סייק די <sup>42</sup>

שוייע אוייח סיי תקפייה טעיף גי Even if they changed who is being תוקע numerous times, they all rely on the original ברכה.  $^{43}$ 

יה הייס סיי תקפייה סייק הי כתב שבן המנהג. ועיי בערהייש סיי תקפייה סייק  $^{45}$ 

מייב סיי תקפייט סייק יייא <sup>46</sup>

יו סעיף וי תקפייט טעיף וי

יו סעיף וי מקפייט אוייח אוייח טיי מקפייט אוייח  $^{48}$ 

## of blowing the שופר that may be of particular relevance this year:

- Touching the שופר to one's lips: The בעל תוקע must hold the שופר to his lips when blowing the יוצא or he is not יוצא
- **Distorted שופר sound:** One must be careful not to put anything in or on the שופר which distorts the sound of the שופר or he will not be יוצא
  - o **Cloth inside the שופר:** One must be careful not put a cloth inside the שופר if it may distort the sound of the שופר.
  - One must be careful not put a mask over the שופר on the side that the sound comes out of if it may distort the sound of the שופר<sup>51</sup>.

קול הברה – an echo refers to a second sound that comes when the noise bounces back. If one may have heard קול הברה even for a part of a קול he must hear the מפוח again<sup>52</sup>. If he knows that he? heard the קול הברה when he hears the שופר again<sup>53</sup>. If he only hears one sound of the שופר he can assume that it is the sound of the שופר itself even if it is somewhat muffled<sup>54</sup>.

- ס **Listening from outside / inside:** If one is outside and hears the שופר being blown inside, or he is inside and hears the אוצא being blown outside, he is  $^{55}$ יוצא.
- O **Blowing into a closet or plexi-glass:** If the בעל תוקע blows into a closet or is encompassed on three sides within plexi-glass he and everyone listening must be careful that they are not hearing הברה.
- **Listening from a distance**: One can be יוצא of שופר even if the בעל תוקע is inside a Shul and he is outside or vice versa if the following three conditions are met:
  - 1. He was listening with the intention to be  $\nu^{56}$ ,
  - 2. He is able to hear the sound of the actual שופר and not just its echo<sup>57</sup>,
  - 3. The person blowing had in mind to be מוציא anyone who hears<sup>58</sup> (or him specifically<sup>57</sup>). When one blows for a Shul it is generally assumed that he is

שוייע אוייח סיי תקפייו סעיף יייט ועיי סעיף טייז <sup>49</sup>

יס - כיי הרב משה היינעמאן שליטייא ועיי שוייע אוייח סיי תקפייו סעיף טייז  $^{50}$ 

כך שמעתי ממוייר הרב משה היינעמאן שליטייא ואמר it depends on the שופר, the person blowing, and the mask since he might have not heard the קול הברה and may have been already יוצא, 32.

מייב סיי תקפייז סייק וי-זי

 $<sup>\</sup>dot{\Sigma}^{55}$ ביאור הלכה סיי תקפייז דייה ואם קול הברה

יח סיי תקפייט סעיף חי $^{56}$ 

הברה הברה האם קול הברה מייב סי תקפייט סייק יייט. ועיי עוד בבהייל סיי תקפייז דייה ואם קול הברה

עיף טי מקפייט סעיף טי $^{58}$ שוייע אוייח סיי תקפייט

blowing for anyone who wants to listen<sup>59</sup>. When one blows at the home of someone who is home bound he often only has in mind for the individual<sup>60</sup>.

#### • Hearing two שופרות concurrently:

If there are two מנינם within earshot of each other they must be careful to arrange that they do not blow the שופר at the same time  $^{61}$ .

- O **Hearing an additional קול שופר in middle of a set:** If, for example, one hears two תרועות between the beginning תקיעה of a set and the end תקיעה of a set, even if he is not paying attention, there are those who say he is not יוצא. If one intends to listen to (and be יוצא with) both, then he is certainly not יוצא
- One may not two people blowing the same sound of the שופר at the same time. If he did, some say he is יוצא בדיעבד<sup>63</sup>.

#### • Listening carefully to the שופר:

- ס **During the blowing:** One must listen to the entire תקיעה and other קולות even if they are blown for longer than required  $^{64}$ . One should be careful not to make any noises which may make it difficult for others to hear the  $^{64}$  שופר.
- 0 **From ברכת השופר until after the last תקיעה:** One may not talk from when the מקיעות on שופר are said until after the last תקיעות at the end of davening 65. One may say אשר יצר during this time 66.

## Practicing שופר:

- On ערב ראש השנה: We do not blow ערב ראש השנה. If one needs to practice he may do so in a closed private room<sup>67</sup>.
- On the first day of ראש השנה for the second day of ראש השנה: One may not practice blowing on the first day for the second day, even if the first day is not שבת <sup>68</sup>.
- Boys under בר מצוה soys under בר מצוה may practice blowing שופר on either day of may teach his son how to blow and even position the שופר by his

רייה כט. נפסק בשוייע אוייח סיי תקפייט סעיף טי

מייב סי תקפייט סייק יייז.  $^{60}$ ביאור הלכה סיי תקייצ סעיף חי דייה כמתעסק  $^{61}$ 

יי, איי מייב סיי תקפייח סייק חי ובהייל שם דייה ויייא  $^{62}$ 

ביאור הלכה סיי תקפייח סעיף גי דייה ואם שנים ושם במייב סייק יייא  $^{63}$ 

מייב סי תקצייב סייק יי <sup>64</sup>

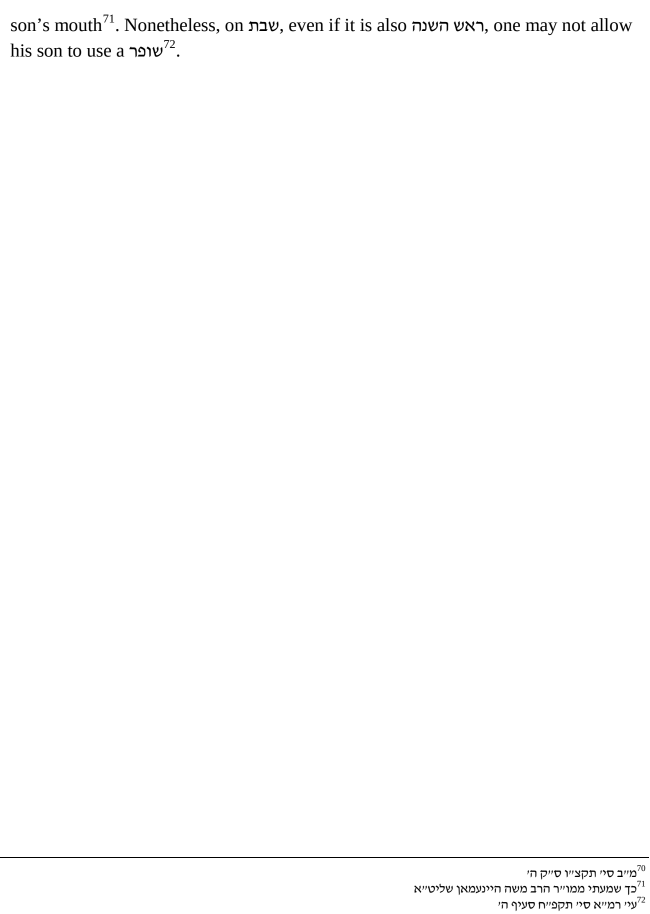
י. שוייע אוייח סיי תקצייב סעיף גי

יי, אות גיי סיי מייד אות גי מייד אות גי מייז אות גי מייד מוחלק אות גי מייד אות גי

מייב סיי תקפייא סייק כייד

מייב סיי תקצייו סייק די  $^{68}$ 

רמייא אוייח סיי תקצייו



# תפילות ראש השנה

## Reviewed by Rav Moshe Heinemann שליטייא

Written by Shalom Aryeh Greenfield

מוייל :**קידוש** assigned איום טוב for the שהחיינו of אהחיינו.

- ברכת שהחיינו: On the second night, there is a question if one says שהחיינו . For this reason, the one who says קידוש should wear a new article of clothing or use a fresh fruit that he has not eaten since it came in season<sup>74</sup>. If he is using a new fruit he should place it on the table during <sup>75</sup> קידוש.
  - o The person making קידוש should eat from the new fruit before washing for אסוציא should eat from the new fruit before washing for המוציא. If he has multiple new fruits they should all be on the table during סעודה, but he only eats from one before the סעודה.
  - o The people who are listening to קידוש do not need to eat from the new fruit. If they choose to partake of the new fruit, they do not eat from it until after the חלה. They can choose to have in mind for the שהחיינו when listening to קידוש or say their own שהחיינו of שהחיינו before eating the new fruit<sup>77</sup>.
- If the first day of שבת is שבת, one says קידוש by קידוש for the second night:
  - סוב פֿון לְדֶשׁ לקּוֹדֶשׁ Since יום טוב is יום טוב, one says הַמַּבְדִּיל בֵּין לְדֶשׁ לקּוֹדֶשׁ , one says הַמַּבְדִּיל בֵּין לְדֶשׁ לְקוֹדֶשׁ , one says הַמַּבְדִּיל בֵּין לְדֶשׁ לְחוֹל rather than הַמַּבְדִּיל בֵּין לְדֶשׁ לְחוֹל . If one mistakenly said הַמַּבְדִּיל בֵּין לְדֶשׁ לְחוֹל he is still יוצא.
  - 0 בורא מאורי האש: Two candles are moved close to each other for the בורא of בורא without actually touching one should be careful not to move them close enough together that they would cause wax to drip off each other of the close enough together that they would cause wax to drip off each other.

• If one does not plan to eat before תקיעות and wants to avoid fasting, he can drink at least a שחרית of water before שחרית.

There is a question if the שהחיינו said on the first night is for the entire מייב סיי תייר סייק בי since its considered one long day. מים טובים – This is specifically for מים טובים; other ימים טובים do not need a new fruit. <sup>73</sup>

יבי סעיף סעיף בי אוייע ורמייא סיי חייר יבי  $^{74}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>שוייע סיי תייר סעיף בי <sup>75</sup>מטה אפרים סיי תייר סעיף וי ויש מנהגים אחרים <sup>76</sup>

יו סעיף וי מטה אפרים סיי תייר סעיף וי

ייי בהייל סיי תקיייד סעיף בי דייה ויכבה במהרה יי כשמטה הנר מתיך טיפות לארץ וזה בודאי אסור כוייי  $^{79}$ 

עיף גי רפייו אויים אוי

שערי תשובה סיי תקפייד סייק ג', הגהות רעייא סיי תקפייט  $^{81}$ 

עיי מטה אפרים איי תקפייח אפרים בי $^{82}$ 

Davening not in Shul: In general, davening is more powerful in a Shul<sup>84</sup> with a ספר תורה in the תורק in the ארון קודש <sup>85</sup>. It is also more effective when davening with a מנין

- אבינוּ מלכּנוּ During the אבינוּ מלכּנוּ we say אבינוּ מלכּנוּ after שחרית of חזרת השייץ and מנחה.
  - One says מנין even without a מנין. In Shul, some parts of are repeated after the חזן. If there are less than ten people davening together, even if they are in Shul, they say these parts themselves<sup>88</sup>.
  - ס **Opening the ארון קודש:** Many Shuls open the ארון קודש for אַבִינוּ מַלְכֵּנוּ. If there is less than a מנין davening together in a Shul, they do not open the <sup>88</sup>ארון קודש.
  - ס If the ארון קודש has a ספר תורה that is not in an ארון קודש, they do not do anything at the time that פתיחה is normally done. They do not unwrap it from the  $^{88}$ טלית.
- Time of מוסף if one is davening ביתידות: One should not daven מוסף until after<sup>89</sup> three שעות זמניות into the day $^{91}$ .

## Davening at home:

Which parts of davening are most important: If a woman is home to supervise her young children and is unable to say the whole davening, certain things are more important to be said. The order of importance is as follows:

- 1. ברכת השחר She should say ברכת השחר beginning with על נטילת ידים through אומל חסדים at the end of המעביר שנה. A woman can say this any time before  $^{92}$ שקיעה.
- 2. שמונה עשרה : She should say each of the four מוסף, מעריב שמונה עשרה, and מנחה. If she only has time for one but is able to choose she should daven שחרית.
- 3. שמע: She should make sure to say the first ברוך שם and ברוך שם. For a woman, this can be said any time during the day but preferably before <sup>93</sup>סוף זמן קריאת שמע.
- 4. ביוטים : On ראש השנה there are many פיוטים said during חזרת הש"ץ. She may choose whichever פיוטים she finds most inspirational.

There are similar rules for a man who is too sick to daven. The notable exception is that for a man it is more important to say the three paragraphs of שמע before סוף זמן קריאת  $^{29}$ שמע than שמע.

ייח אלול תשייפ botated כייח אלול תשייפ האש השגה

מייב סיי צי סייק כייז וסייק נייה<sup>84</sup>

שויית אגרות משה יורה דעה חלק די סימן סייא - יידלכן מסתבר שאף התפילה עצמה עדיפא כשאיכא סייתיי $^{85}$ שויית אגרות משה יורה דעה חלק די סימן סייא - יידלכן מסתבר און התפילה עצמה עדיפא כשאיכא סייתיי

מייב סיי צי סייק כייח ועיי אגרות משה אוייח חלק בי סיי קייה שזה אפילו בעשייית  $^{86}$ ספר אליה רבה אוייח סיי תקפייד אות הי בשם קיצור שלייה <sup>87</sup>

כד שמעתי ממוייר הרב משה היינעמאן שליטייא $^{88}$ 

The שופר blowing which precedes מוסף should also be after three שעות זמניות hours into the day  $^{89}$ 

In Baltimore this year תשפ"א this is at 9:56. This is the same as סוף זמן קריאת שמע.  $^{90}$ 

In Baltimore this year תשפ"א this is at approximately 7:45  $^{92}$ 

In Baltimore this year תשפ״א this is at 9:56. 93

תפילות for the blowing of the שופר: In Shul, we blow the מוסף right before מוסף. We say several שופר for the blowing of the שופר.

- למנצח: Before the מנין is blown we say מנין seven times seven times someone to blow the מוסף for them before מוסף they do not say מנצח at that time.
  - o There is an למנצח when one is ready to hear שופר even if it is not during davening <sup>96</sup>.
- מן המצר says seven בעל תוקע which are says seven בעל מוקים which are repeated by the מנין איבור does not have someone to blow the שופר for them before מטוקים they do not say these.
- **היום הרת עולם:** After the blowing of the שופר we say הַיּוֹם הְהַרת עוֹלָם. This is said even at a שופר when the שופר is not blown<sup>98</sup>.
  - ס This תפילה is only said when listening to the שופר during davening.
    - Some who daven שמונה עשרה say this תפילה during the silent שמונה עשרה. They only say it when there is a שופר at which they are davening.
      - One who is davening without a מנין does not blow nor have someone blow for him during the quiet אמונה עשרה even if he davens נוסח ספרד.
  - אַרֶשֶׁת שְׂפָתֵינוּ We say אַרֶשֶׁת שְׂפָתֵינוּ. This is not said when the שופר is not blown, such as on  $^{98}$  שבת.

#### ברכת כהנים

Wearing shoes during ברכת כהנים (go up to the כהנים): The מנין are not allowed to wear any shoes when they ברכת בהנים is at an outdoor מנין and the ground is muddy, he can loosen his shoes so that he will later be able to take them off without touching them. He can then wear his shoes until he reaches the place where he will דוכן. Before the ברכת ברכת ברכת ברכת פונים not to touch them with his hands. He should prepare a piece of cardboard or other item to put down on the ground so that he can stand on it during ברכת ברכת.

• Even if a כהן forgot to prepare a piece of cardboard to stand on and has non-leather, non-laced slippers he may not wear them for ברכת כהנים

<sup>94</sup> פרק מייז of פרק

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>מטה אפרים סי תקפייה סעיף גי

מטה אפרים סי תקפייה סעיף גי

עיי שוייע אוייח סיי תקצייב סעיף אי $^{98}$ 

Even though the reason not wear shoes only applies when they have laces, we do not even רמ"א או"ח סיי קכ"ח סעיף הי

wear slip on shoes for Duchening

שוייע אוייח סיי קכייח סעיף הי $^{100}$ 

כך שמעתי ממוייר הרב משה היינעמאן שליטייא מפני שכן המנהג $^{101}$ 

#### קריאת התורה:

- If a מנין has only one ספר תורה and the laining is from two מנין : On ראש השנה On ברשיות is from פרשת פנחס whereas the main laining is from a different פרשה. If a and only one מנין and needs to read from two places, they say חצי קדיש and then roll the הגבהה to the מפטיר do not do חבר תורה in between.
- **Moving a ישבר תורה**: In general, a סבר תורה should not be moved around to use at different מנינים. The מנינים should come to where the סבר תורה is located. However, if a מנין if a מנין of people need to hear laining and it is not practical for them to go to the location of the ספר תורה, the ספר תורה be brought to them 104.
- When to bring the ספר תורה outside: If the מנין is in the Shul's yard it should be kept inside in the ארון קודש and brought out when it is time to lain. The ייג מידות are said (if it is not שבת) immediately after bringing the ספר תורה.

#### **Bowing down during davening:**

- It is אסור for one to bow down with his forehead directly on the ground or floor <sup>106</sup>. In many Shuls the men <sup>107</sup> are נוהג to bow down with their heads to the ground for on מוסף during אלינו during ואנחנו כורעים. One must be careful to put something such as a towel or sheet of paper between his head and the floor or ground <sup>108</sup>.
  - O Many people *also* put a towel or sheet of paper between their knees and the floor. This is done to prevent their pants from becoming dirty 109. If they do become dirty one would want to clean them off. It is often אסור to clean them off on סוב.
  - O When bowing down during עלינו, one lowers to his knees for the words ואנחנו. He then leans over with his hands on the floor from the word and remains in position until he says אין עוד 110. Many are מוהג to also lower their head to the floor when their hands are on the ground 111.
    - When davening the silent שמונה עשרה, one bows during עלינו the same way that he does during עלינו at the end of davening 112.

עיף גי סעיף טיי אוייח אוייח טיי אויי $^{102}$ 

יים הכיפורים ברייה אפילו ברייה אפילו אוייח איי קלייה סעיף אייד וסי תקפייד אייף גי ייאין מביאין אצלם אוייח סיי קלייה סעיף אייד וסי תקפייד אייף גי ייאין מביאין אצלם אוייח סיי קלייה סעיף אייד וסי תקפייד אייף גי ייאין מביאין אצלם סיית אפילו ברייה וביום הכיפורים יי

רים האסורים בני אדם בני לענין לענין מביאין דייה אין סיי קלייה האסורים לענין לענין מביאין סיי קלייה דייה אין מביאין לענין אייה אין מביאין איי

מטה אפרים סיי תקפייד סעיף כייד  $^{105}$ 

רמייא אוייח סיי קלייא סעיף חי $^{106}$ 

There are different מנהגים regarding women. 107

מייב סיי קלייא סייק מייא ומייב סיי תרכייא סייק יייד  $^{108}$ 

יינעמאן שליט״א <sup>109</sup>כד שמעתי ממו״ר הרב משה היינעמאן שליט״א

<sup>,</sup> אפרים סיי תקצייב סעיף אי  $^{110}$ מטה אפרים סיי

י. אוייח סיי תרכייא עייף די  $^{111}$ רמייא אוייח סיי הרכייא אוייח

עליטייא היינעמאן היינעמאן ממוייר הרב משה ממוייר ממוייר ממוייר הרב משה ב $^{112}$ 

**Omitting פיוטים:** If someone usually says פיוטים and is davening at a Shul where they are not saying פיוטים, he does not need to be מתיר נדר to omit the פיוטים. This is because his מנהג is to say whatever the Shul says and he is still doing so<sup>113</sup>. If he wants he may say them on his own at home.

# May we all be אוכה to a כתיבה וחתימה טובה

אי | ניין אלול תש"פ badand כיין אלול תש"פ אונים אונים

רייד סיי רייד סיי דגול מרבבה יויד סיי רייד <sup>113</sup>כך שמעתי ממוייר הרב משה היינעמאן שליטייא ועיי עוד בסי דגול מרבבה יוייד סיי ריייד